
Samni	Nst,	A.S..	et.al.																																																																																																										Journal	eScience	Humanity	Vol	6	No.	1	2025	
eISSN	2747/1926	-	pISSN	2274-1605		

63	|	P	a	g	e		
		

 

 

 	

 

PSYCHO-INDIGENOUS TRADISI UANG JAPUIK DALAM 
PERNIKAHAN BUDAYA PARIAMAN 
	
Atika	Gusriani1,	Lisa	Yuniarti2,	Putria	Yanti3	
Universitas Adzkia, Padang, Indonesia  
a4ka.g@adzkia.ac.id1  
	
	

Keywords				 Abstract		
Psycho-Indigenous,	Uang	
Japuik,	Pariaman	culture	

The	 tradition	 of	 Uang	 Japuik	 (Japuik	Money)	 is	 a	 symbol	 of	 respect	 and	 acceptance	 in	
marriage.	 However,	 this	 practice	 often	 sparks	 debate	 because	 it	 is	 considered	 to	 carry	
economic	burdens	and	social	tensions.	This	study	aims	to	describe	the	tradition	of	Uang	
Japuik	 in	Pariaman	cultural	weddings	 from	a	Psycho-Indigenous	approach.	This	 type	of	
research	 is	qualitative	with	an	 interpretative	and	phenomenological	approach,	oriented	
towards	 understanding	 the	 deep	 meaning	 of	 the	 inner	 experiences,	 culture,	 and	 local	
spirituality	of	the	Pariaman	community	related	to	the	Uang	Japuik	tradition.	This	research	
refers	to	the	Psycho-Indigenous	approach.	Data	collection	techniques	in	this	study	were	in-
depth	 interviews	and	participatory	observation.	 Interviews	were	conducted	openly	with	
traditional	 leaders,	 couples,	 and	 parents	 who	 experienced	 the	 Uang	 Japuik	 tradition.	
Participatory	observation	involved	directly	observing	wedding	ceremonies	involving	Uang	
Japuik	and	then	recording	emotional	expressions,	inter-family	relationships,	and	cultural	
symbols	 that	 emerged.	 The	 results	 of	 the	 study	 indicate	 that	 the	Uang	 Japuik	 tradition	
functions	as	a	symbol	of	honor,	social	responsibility,	and	a	means	of	psychological	healing	
within	the	community.	This	tradition	gives	rise	to	ambivalent	experiences—between	pride	
and	 social	 pressure—while	 still	maintaining	 the	 emotional	 and	 spiritual	 balance	of	 the	
community.	Differences	in	interpretation	between	generations	reHlect	a	dynamic	process	of	
cultural	negotiation,	not	a	rejection	of	tradition.	

	

1. PENDAHULUAN		
Tradisi	adalah	bentuk	nyata	dari	prinsip-prinsip	yang	diwariskan	dan	dipegang	oleh	

masyarakat.	Uang	 japuik,	atau	yang	sering	disebut	sebagai	 "uang	 jemput",	adalah	salah	satu	
tradisi	 unik	 Minangkabau,	 terutama	 di	 daerah	 Pariaman,	 Sumatera	 Barat.	 Tradisi	 ini	
menunjukkan	sistem	matrilineal,	dimana	pihak	perempuan	memberikan	uang	kepada	pihak	
laki-laki	sebagai	tanda	penghormatan	dan	penerimaan	terhadap	calon	suami	yang	akan	masuk	
ke	 dalam	 keluarga	 perempuan	 Sukmawati,	 E.,	 (2019);	Wardi,	 F.,	 et	 al.	 (2018).	 Uang	 japuik	
menimbulkan	 dinamika	 sosial	 dan	 psikologis	 tertentu.	 Ini	 berbeda	 dengan	 sistem	 patriarki	
yang	ada	dalam	budaya	pernikahan	di	banyak	wilayah	lain	di	Indonesia.		

Menurut	penelitian	Apriwandi	Huriani,	Y.	(2021),	nilai-nilai	kapitalistik	dan	kebutuhan	
prestise	sosial	mendorong	transformasi	budaya	dalam	masyarakat	Minangkabau	terkait	adat	
pernikahan	 seperti	 uang	 japuik.	 Penelitian	 lain	 yang	dilakukan	Sulistiani	 Sulistiani,	R.	W.,	&	



Samni	Nst,	A.S..	et.al.																																																																																																										Journal	eScience	Humanity	Vol	6	No.	1	2025	
eISSN	2747/1926	-	pISSN	2274-1605		

64	|	P	a	g	e		
		

Idris,	 I.	 (2021),	 menunjukkan	 bahwa	 uang	 japuik	 tidak	 hanya	 berfungsi	 sebagai	 bentuk	
penghargaan	dari	pihak	perempuan	terhadap	pihak	laki-laki,	tetapi	juga	menunjukkan	status	
sosial	 ekonomi	 calon	 mempelai	 pria:	 semakin	 tinggi	 pekerjaan,	 pendapatan,	 dan	 tingkat	
pendidikan	 laki-laki,	 semakin	 banyak	 uang	 japuik	 yang	 diberikan	 oleh	 pihak	 perempuan.	
Pendapat	 lain	 oleh	Nuroniah	 [5]	menyebutkan	 bahwa	 tradisi	 bajapuik	 yang	 dilakukan	 oleh	
perempuan	terhadap	laki-laki,	hal	ini	menunjukkan	menunjukkan	posisi	strategis	dan	superior	
perempuan	dalam	sistem	sosial	Minangkabau.	Bajapuik	adalah	simbol	budaya	dan	perjanjian	
antara	nilai-nilai	Islam	dan	adat	lokal	yang	meningkatkan	peran	perempuan	dalam	masyarakat.	

Tradisi	uang	japuik	telah	menyebabkan	banyak	perdebatan	di	era	modern.	Di	satu	sisi,	
dapat	dilihat	sebagai	tanda	kearifan	lokal	dan	simbol	egalitarianisme,	tetapi	di	sisi	lain,	hal	ini	
dipandang	sebagai	beban	Yinansial	atau	bahkan	penyimpangan	dari	standar	pernikahan	ideal.	
Tradisi	 ini	 lebih	 dari	 sekadar	masalah	 ekonomi	 dan	 sosial,	 akan	 tetapi	 lebih	 kepada	 dapak	
psikologis,	terutama	bagi	laki-laki	yang	menerima	dan	perempuan	yang	memberikan.		

Psiko-Indigenous	 adalah	 pendekatan	 yang	 mengintegrasikan	 psikologi	 dengan	
pengetahuan	 lokal,	 praktik,	 dan	 nilai	 spiritual	masyarakat	 lokal.	 Pendekatan	 ini	memahami	
gejala	psikologis	secara	individual	dan	juga	dalam	kaitannya	dengan	sistem	nilai	budaya	lokal.	
Metode	 ini	 dapat	 membantu	 memahami	 bagaimana	 tradisi	 membentuk	 persepsi	 identitas,	
peran	gender,	harga	diri,	dan	keseimbangan	hubungan	dalam	keluarga	dan	masyarakat	dalam	
konteks	uang	japuik.		

Urgensi	dari	penelitian	ini	adalah	untuk	memperluas	metode	penelitian	budaya	dan	
psikologi	 yang	 saat	 ini	 didominasi	 oleh	 perspektif	 Barat.	 Pandangan	 psiko-indigenous	
menawarkan	 perspektif	 alternatif	 yang	 menempatkan	 hubungan	 antar-individu,	 nilai-nilai	
lokal,	 dan	 spiritualitas	 sebagai	 pusat	 pemaknaan.	 	 Meskipun	 metode	 ini	 belum	 banyak	
digunakan	dalam	penelitian	tentang	pernikahan	dan	budaya	Minangkabau,	metode	ini	dapat	
mengungkap	aspek	spiritualitas,	trauma	simbolik,	dan	dimensi	batin	yang	terkandung	dalam	
praktik	 budaya	 seperti	 uang	 japuik.	 Selain	 itu,	 tradisi	 uang	 japuik	 tidak	 hanya	 merupakan	
simbol	 adat,	 tetapi	 juga	 berfungsi	 sebagai	 titik	 temu	 antara	 konYlik	 gender,	 ekonomi,	 dan	
identitas	 kultural	 di	 masyarakat	 Pariaman.	 	 Praktik	 ini	 mengalami	 ambiguitas	 di	 tengah	
perubahan	sosial	dan	tekanan	modernitas.	Di	satu	sisi,	itu	dianggap	sebagai	warisan	budaya,	
tetapi	di	sisi	lain	menyebabkan	konYlik	dan	beban	psikologis.		

Penelitian	 sebelumnya	 banyak	 membahas	 uang	 japuik	 dari	 sudut	 pandang	 islam	
Nuroniyah,	 W.	 (2022);	 Tuhiwai	 Smith,	 L.	 (2012);	 Wilson,	 S.	 (2020).	 tetapi	 sangat	 sedikit	
penelitian	yang	memperhatikan	aspek	psikologis	dalam	konteks	nilai	budaya	 lokal.	 	Namun,	
menurut	 Cajete,	 G.	 (2000),	 dimensi	 psikologi	 dalam	 masyarakat	 adat	 terkait	 erat	 dengan	
spiritualitas,	hubungan	sosial,	dan	adat	istiadat	yang	diwariskan	dari	generasi	ke	generasi.		Oleh	
karena	 itu,	 penelitian	 ini	 mencoba	 memahami	 tradisi	 uang	 japuik	 dari	 perspektif	 psiko-
indigenous.	 Rumusan	masalah	 dalam	 penelitian	 ini	 adalah	 “Bagaimana	 tradisi	 Uang	 Japuik	
dalam	pernikahan	budaya	pariaman	dilihat	dari	pendekatan	Psycho-Indigenous?		

		

2. LANDASAN	TEORI		
Tradisi	 uang	 japuik	 atau	 bajapuik	 merupakan	 salah	 satu	 bentuk	 kearifan	 lokal	

masyarakat	Minangkabau,	khususnya	di	wilayah	Pariaman	dan	sekitarnya,	yang	mencerminkan	
sistem	kekerabatan	matrilineal.	Dalam	praktiknya,	keluarga	perempuan	memberikan	sejumlah	
uang	 atau	 barang	 berharga	 kepada	 pihak	 laki-laki	 sebagai	 bagian	 dari	 prosesi	 pernikahan.	
Secara	adat,	tradisi	ini	merupakan	adat	nan	diadatkan	—	yaitu	adat	yang	lahir	dari	kesepakatan	
sosial	dan	kebiasaan	masyarakat	tertentu,	bukan	ketentuan	agama	atau	adat	mutlak	(adat	nan	
sabana	adat)	(Nuroniyah,	2022).	Tujuan	utama	dari	tradisi	ini	bukan	untuk	“membeli”	calon	



Samni	Nst,	A.S..	et.al.																																																																																																										Journal	eScience	Humanity	Vol	6	No.	1	2025	
eISSN	2747/1926	-	pISSN	2274-1605		

65	|	P	a	g	e		
		

suami,	melainkan	sebagai	simbol	penghormatan	dan	bentuk	tanggung	jawab	bersama	dalam	
memulai	kehidupan	rumah	tangga	baru	(Siti	Morizana,	2021).	

Menurut	 Siti	 Morizana	 (2021),	 tradisi	 bajapuik	 di	 Pariaman	memiliki	 akar	 sejarah	
panjang	yang	berkaitan	dengan	sistem	sosial	dan	ekonomi	masyarakat	Minangkabau.	Dalam	
adat	ini,	perempuan	“menjemput”	laki-laki	(manjapuik	marapulai)	dengan	memberikan	uang	
japuik	 sesuai	 kesepakatan	 kedua	 belah	 pihak.	 Uang	 tersebut	 umumnya	 digunakan	 untuk	
membiayai	 pesta	 pernikahan,	 dan	 setelahnya	 akan	dikembalikan	dalam	bentuk	hadiah	 oleh	
pihak	 laki-laki,	 seperti	 emas	 atau	pakaian	 adat.	Nilai	 uang	 japuik	berbeda-beda,	 tergantung	
pada	 status	 sosial	 calon	mempelai	 laki-laki	 dan	 kemampuan	 ekonomi	 keluarga	perempuan.	
Tradisi	 ini	 berfungsi	 sebagai	 bentuk	 penghargaan	 terhadap	 peran	 laki-laki	 sebagai	 urang	
sumando	(menantu	laki-laki)	yang	datang	dan	tinggal	di	lingkungan	keluarga	pihak	perempuan	
(Siti	Morizana,	2021).		

Secara	 keseluruhan,	 tradisi	 uang	 japuik	 di	 Pariaman	menggambarkan	 harmonisasi	
antara	 adat	 dan	 agama	 dalam	 struktur	 sosial	 Minangkabau.	 Ia	 bukan	 sekadar	 transaksi	
ekonomi,	melainkan	simbol	kehormatan,	tanggung	jawab	kolektif,	dan	ekspresi	keseimbangan	
gender	 dalam	 sistem	matrilineal	 Minangkabau.	 Tradisi	 ini	 juga	 menjadi	 bukti	 kemampuan	
masyarakat	Minangkabau	dalam	melakukan	negosiasi	antara	nilai	adat	lokal	dengan	prinsip-
prinsip	hukum	 Islam	yang	adaptif	 terhadap	konteks	 sosial	 (Nuroniyah,	2022;	 Siti	Morizana,	
2021).		

	
Psycho-Indigenous	

Istilah	Indigenous	secara	umum	mengacu	pada	masyarakat	yang	memiliki	keterikatan	
historis	dan	kultural	terhadap	wilayah	leluhur	mereka	sebelum	terjadinya	kolonisasi,	dengan	
sistem	nilai,	bahasa,	pengetahuan,	dan	praktik	sosial	yang	diwariskan	lintas	generasi.	Menurut	
United	Nations	Declaration	 on	 the	Rights	 of	 Indigenous	 Peoples	 (UNDRIP),	 komunitas	 adat	
memiliki	 hak	 untuk	 menentukan	 identitas	 dan	 sistem	 sosial-budaya	 mereka	 sendiri,	 serta	
mengelola	wilayah	dan	sumber	daya	yang	menjadi	bagian	dari	warisan	leluhur	mereka	(Ford	
et	al.,	2020).	Dalam	konteks	global,	masyarakat	adat	tidak	hanya	dipahami	sebagai	kelompok	
yang	“rentan”	terhadap	perubahan	lingkungan	dan	modernisasi,	tetapi	juga	sebagai	komunitas	
yang	memiliki	ketahanan	(resilience)	yang	tinggi	melalui	hubungan	mendalam	antara	manusia,	
alam,	dan	spiritualitas.		

Pendekatan	 Psycho-Indigenous	 berangkat	 dari	 gagasan	 bahwa	 setiap	 masyarakat	
memiliki	psikologi	kultural	yang	tertanam	dalam	struktur	sosial,	simbol,	dan	spiritualitas	lokal.	
Dalam	paradigma	 ini,	 pengalaman	batin,	 relasi	 sosial,	 dan	perilaku	manusia	 tidak	dipahami	
melalui	 teori	 universal-Barat,	 melainkan	melalui	 cara	 mengetahui	 (ways	 of	 knowing)	 yang	
bersumber	dari	konteks	budaya	dan	kosmologi	masyarakat	adat	(Wilson,	2008;	Kovach,	2009).	
Konsep	 psycho-indigenous	 menekankan	 bahwa	 kehidupan	 psikologis	 tidak	 terpisah	 dari	
lingkungan,	relasi	sosial,	dan	sistem	nilai—seluruhnya	saling	terkait	dalam	satu	jejaring	makna	
(relational	ontology).	

Menurut	 Wilson	 (2008),	 hakikat	 manusia	 dalam	 pandangan	 Indigenous	 adalah	
makhluk	relasional:	identitas	pribadi	terbentuk	melalui	hubungan	dengan	orang	lain,	leluhur,	
dan	 alam	 semesta.	 Oleh	 karena	 itu,	 keseimbangan	 emosional	 dan	 spiritual	 (psychological	
harmony)	 dipertahankan	 melalui	 penghormatan	 terhadap	 keterhubungan	 tersebut.	 Ketika	
relasi	sosial	atau	adat	terganggu,	misalnya	karena	penetrasi	budaya	modern	atau	kolonialisme,	
maka	 gangguan	 psikologis	 pun	 dapat	 muncul	 dalam	 bentuk	 kehilangan	 makna	 (loss	 of	
belonging).	Maka,	penyembuhan	atau	pemulihan	psikologis	dalam	konteks	adat	bukan	sekadar	
terapi	individual,	melainkan	upaya	restorasi	hubungan—baik	dengan	sesama	manusia	maupun	
dengan	nilai-nilai	leluhur	(ceremonial	restoration).	Pandangan	ini	menjelaskan	bahwa	praktik	



Samni	Nst,	A.S..	et.al.																																																																																																										Journal	eScience	Humanity	Vol	6	No.	1	2025	
eISSN	2747/1926	-	pISSN	2274-1605		

66	|	P	a	g	e		
		

budaya	seperti	upacara	pernikahan,	pemberian	uang	japuik,	atau	ritual	adat	memiliki	fungsi	
psikososial	untuk	menjaga	harmoni	dan	keseimbangan	batin	komunitas.	

Kovach	 (2009)	 menegaskan	 bahwa	 pengetahuan	 Indigenous	 bersifat	 integratif,	
dimana	 aspek	 kognitif,	 afektif,	 dan	 spiritual	 tidak	 dipisahkan.	 Dalam	 kerangka	 ini,	 psiko-
indigenous	dapat	dipahami	sebagai	cara	masyarakat	memaknai	emosi,	identitas,	dan	tanggung	
jawab	sosial	berdasarkan	“pusat	epistemik	suku”	(tribal	epistemic	centre).	Nilai-nilai	seperti	
rasa	malu	 (malu),	 kehormatan	 keluarga,	 dan	 penghargaan	 terhadap	 adat	 bukanlah	 sekadar	
konstruksi	 sosial,	melainkan	 reYleksi	 psikologis	 dari	 sistem	makna	 kolektif	 yang	menopang	
keseimbangan	 emosional	 komunitas.	 Melalui	 tradisi	 seperti	 uang	 japuik,	 masyarakat	
mengekspresikan	 emosi	 sosial	 (cinta,	 hormat,	 kebanggaan)	 dalam	 bentuk	 simbolik	 yang	
meneguhkan	harga	diri	 (self-worth)	dan	keharmonisan	 sosial	 (collective	harmony).	Dengan	
demikian,	 psycho-indigenous	 menafsirkan	 emosi	 bukan	 sebagai	 kondisi	 individual,	 tetapi	
sebagai	pengalaman	intersubjektif	yang	dilekatkan	pada	struktur	adat.	

	
	

3. METODE	PENELITIAN		
Jenis	 penelitian	 ini	 adalah	 kualitatif	 dengan	 pendekatan	 interpretatif	 dan	

fenomenologis,	berorientasi	pada	pemahaman	makna	yang	mendalam	atas	pengalaman	batin,	
budaya,	dan	spiritualitas	lokal	masyarakat	Pariaman	terkait	tradisi	uang	japuik.	Penelitian	ini	
mengacu	 pada	 pendekatan	 psycho-indigenous	 Wilson,	 S.	 (2020),	 yang	 meliputi;	 (1)	
pengalaman	 psikis	 yang	 terikat	 erat	 dengan	 nilai	 adat	 dan	 spiritualitas	 komunitas,	 (2)	
relasionalitas	antara	peneliti,	narasumber,	dan	konteks	budaya,	dan	(3)	pengetahuan	sebagai	
sesuatu	yang	hidup,	kontekstual,	dan	sakral	dalam	budaya	lokal.	

Teknik	 pengumpulan	 data	 pada	 penelitian	 ini	 adalah	 wawancara	 mendalam	 dan	
observasi	 partisipatif	 Sari,	 C.	N.,	 et	 al.	 (2023).	Wawancara	dilakukan	 secara	 terbuka	kepada	
tokoh	adat,	pasangan	dan	orang	tua	yang	mengalami	tradisi	uang	japuik.	Observasi	partisipatif	
adalah	 mengamati	 langsung	 upacara	 pernikahan	 yang	 melibatkan	 uang	 japuik,	 kemudian	
mencatat	ekspresi	emosional,	relasi	antar	keluarga,	dan	simbol-simbol	budaya	yang	muncul.	
Data	dianalisis	 berdasarkan	pendekatan	psycho-indigenous,	 dengan	menekankan	hubungan	
antara	nilai	adat,	pengalaman	batin,	dan	simbol	budaya,	kemudian	mempertimbangkan	cerita,	
ruang,	 emosi,	 dan	 spiritualitas	 sebagai	 satu	 kesatuan	 makna.	 Selanjutnya,	 data	 diveriYikasi	
melalui	 triangulasi	 sumber	 dan	 member	 checking	 Fahrudin,	 R.	 A.,	 Firmansyah,	 F.	 R.,	 &	
Sinambela,	L.	(2025);	Suherman,	S.,	&	Markhamah,	M.	(2024)	[13],	melibatkan	komunitas	dan	
tokoh	adat	untuk	menghindari	bias	interpretatif.		

		
4. HASIL	DAN	PEMBAHASAN			

Hasil	 	 wawancara	 menunjukkan	 bahwa	 uang	 japuik	 tidak	 semata-mata	 dianggap	
sebagai	biaya	atau	"pembayaran"	atas	mempelai	pria,	tetapi	sebagai	simbol	kehormatan	dan	
tanggung	jawab	sosial.	Salah	satu	informan	(orang	tua	mempelai	perempuan)	menyatakan:	

"Uang	japuik	itu	bukan	jual	beli,	tapi		bukti	bahwa	anak	kami		punya	harga,	dan	kami		
tidak	melepaskannya	sembarangan."	
	
Dalam	 pendekatan	 	 	 psycho-indigenous,	 makna	 	 ini	 	 berkaitan	 dengan	 identitas	

komunal	dan	relasi	spiritual	dalam	sistem	adat	Minangkabau.	Uang	japuik	bukan	hanya	benda,	
tetapi	bagian	dari		ritus	peralihan	yang	menyatukan	dua	keluarga	melalui	legitimasi	adat.	

	



Samni	Nst,	A.S..	et.al.																																																																																																										Journal	eScience	Humanity	Vol	6	No.	1	2025	
eISSN	2747/1926	-	pISSN	2274-1605		

67	|	P	a	g	e		
		

Sebagaimana	dikemukakan	oleh	Linda		Tuhiwai	 	Smith	(1999)	 	dalam		Decolonizing	
Methodologies,	praktik-	praktik	lokal		bukan	hanya	bentuk	kebudayaan,	tetapi	juga	aktualisasi	
pengetahuan	 	komunitas	 (indigenous	knowledges)	yang	mereYleksikan	sejarah,	 relasi	 sosial,	
dan	nilai	spiritual	masyarakat	adat.	

“To	decolonize	is	not	simply	to	reject	all	Western	knowledge,	but	to	re-center	indigenous	
ways		of	knowing,	being,	and	relating.”	(Smith,	1999:39).	
	

B.	Pengalaman	Psikologis	dan		Batiniah:	Antara	Beban	dan		Penyembuhan	
Sebagian	besar		pasangan		muda	yang	menjadi	informan	mengungkapkan	pengalaman		

emosi	 campuran,	 antara	 kebanggaan,	 tekanan,	 hingga	 kecemasan	 sosial.	 Seorang	 informan	
menyebut:	

"Waktu	dengar	jumlah	uang	japuik	yang	harus	disiapkan,	saya	sempat	stres.	Tapi	saya	
juga	merasa	itu	bagian	dari	harga	diri	keluarga	kami."	
	
Dalam	perspektif	psycho-indigenous,	hal	ini	mencerminkan	ketegangan	batin	antara	

nilai	 	adat	dan	realitas	sosial-ekonomi.	Tradisi	menjadi	ruang	negosiasi	antara	spirit	kolektif	
dan	beban	personal.	Beberapa	narasumber	 juga	menunjukkan	adanya	pengalaman	spiritual,	
seperti	mimpi	bertemu	leluhur	atau	perasaan	damai	setelah	upacara	adat.	 Ini	menunjukkan	
bahwa	 pernikahan	 adat	 dipandang	 bukan	 hanya	 sebagai	 kontrak	 sosial,	 tetapi	 peristiwa	
spiritual	yang	mengaktiYkan	memori	leluhur.	

Menggunakan	pendekatan	Shawn	Wilson	 	 (2008)	 	dalam	 	 	Research	 	 Is	Ceremony	 ,	
pengalaman	 personal	 terhadap	 uang	 japuik	 tidak	 hanya	 bersifat	 sosial	 atau	 ekonomi,	
melainkan	relasional	dan	spiritual:	

“Knowledge	is	relational.	It	is	shared	with	all	of	creation	and	must	be	grounded	in	respect,	
reciprocity,	and	responsibility.”	(Wilson,	2008:58).	
	

C.	Transformasi	Sosial	dan		Ketegangan	Antar-Generasi	
Ketika	 	 generasi	muda	mempersoalkan	 relevansi	 uang	 japuik,	 ini	 tidak	 serta-merta	

berarti	 penolakan	 terhadap	 budaya.	 Sebagaimana	 disebut	 Bagele	 Chilisa	 	 (2012),	 	 ini	
merupakan	bagian	dari		proses	re-	interpretasi	dan	resistensi	internal	terhadap	dominasi	nilai	
luar:	

“Indigenous	 knowledge	 systems	 	 evolve.	 They	 	 negotiate	modernity	 while	 	 remaining	
rooted	in	collective	memory	and	spiritual	ecology.”	(Chilisa,	2012:115).	
	
Perbedaan	 tafsir	 antara	 generasi	 tua	 dan	muda	menunjukkan	 dinamika	 hidup	 dari	

sistem	budaya,	bukan	keretakan.	
	

D.	Spiritualitas	dan		Keterhubungan	Relasional	
Tradisi	 	uang	japuik,	meskipun	kadang	dianggap	membebani,	 tetap	 	memiliki	 fungsi	

spiritual	dan	terapeutik.	Dalam	prosesi	adat	seperti			manjapuik	marapulai	,	terdapat	ritual	dan	
restu	dari	 	orang	tua	serta	penghulu	yang	diyakini	membawa	keselarasan	dan	perlindungan	
spiritual.	Shawn	Wilson		menegaskan	bahwa	dalam	penelitian	dan	praktik	adat,	relasi	spiritual	
bukan	sekadar	simbolik	tetapi	konkret	dan	fungsional:	



Samni	Nst,	A.S..	et.al.																																																																																																										Journal	eScience	Humanity	Vol	6	No.	1	2025	
eISSN	2747/1926	-	pISSN	2274-1605		

68	|	P	a	g	e		
		

“The	 researcher	 is	not	an	 	outsider	 looking	 in,	 but	a	part	of	 the	 system	being	 studied	
emotionally,	spiritually,	and	relationally.”	(Wilson,		2008).	
	

E.	Dekolonisasi	Makna	Tradisi		Lokal	
Peneliti	 yang	menggunakan	 pendekatan	 	 	 psycho-indigenous	 harus	 	 bersikap	 kritis		

terhadap	dominasi	tafsir	kolonial-modern	yang	mereduksi	tradisi	lokal		sebagai	irasional	atau	
kuno.	Sebaliknya,	seperti	ditegaskan	Smith	dan	Chilisa,		dekonstruksi	atas	nilai		dominan	harus	
diimbangi	dengan	aYirmasi	terhadap	sistem	makna	lokal:	

“The	Right	is	not	only		against	oppression,	but	for	the	survival	and	renewal	of	indigenous	
ways		of	life.”	(Smith,		1999,		hlm.		89)	
	
Hasil	 analisis	 menunjukkan	 bahwa	 tradisi	 uang	 japuik	 dalam	 pernikahan	 adat	

Pariaman	memiliki	makna	 psikososial	 yang	 jauh	melampaui	 dimensi	 ekonomi.	 Uang	 japuik	
dipahami	sebagai	simbol	legitimasi	adat	yang	menegaskan	kehormatan	keluarga	perempuan	
serta	 pengakuan	 sosial	 terhadap	 mempelai	 laki-laki.	 Dalam	 kerangka	 psycho-indigenous,	
makna	 ini	 mencerminkan	 identitas	 komunal	 yang	 berakar	 pada	 relasi	 kekerabatan,	 nilai	
kolektif,	dan	tanggung	jawab	antarkeluarga.	Dengan	demikian,	uang	japuik	berfungsi	sebagai	
medium	simbolik	yang	menjaga	kesinambungan	nilai	 adat	dan	 stabilitas	 relasi	 sosial	dalam	
komunitas	Minangkabau.	

Dari	 sisi	 pengalaman	 psikologis,	 temuan	 penelitian	 memperlihatkan	 adanya	
ambivalensi	emosi	yang	dialami	para	pelaku	adat,	khususnya	generasi	muda.	Perasaan	bangga	
dan	 terhormat	berjalan	beriringan	dengan	 tekanan	ekonomi	dan	kecemasan	 sosial.	Namun,	
dalam	perspektif	psycho-indigenous,	ketegangan	batin	ini	tidak	selalu	dipahami	sebagai	konYlik	
patologis,	melainkan	sebagai	bagian	dari	proses	internalisasi	nilai	adat.	Tradisi	menjadi	ruang	
di	 mana	 individu	 menegosiasikan	 identitas	 personal	 dengan	 ekspektasi	 kolektif,	 sehingga	
pengalaman	psikologis	yang	muncul	bersifat	relasional	dan	kontekstual.	

Lebih	 lanjut,	 penelitian	 ini	 menemukan	 bahwa	 praktik	 uang	 japuik	 juga	 memiliki	
fungsi	pemulihan	psikologis	dan	 spiritual	 (psychological	 and	 spiritual	healing).	Pengalaman	
batiniah	seperti	rasa	damai	pasca-upacara,	mimpi	bertemu	leluhur,	atau	perasaan	“lega	secara	
adat”	 menunjukkan	 bahwa	 prosesi	 pernikahan	 adat	 berperan	 sebagai	 ritus	 peralihan	 yang	
menata	 kembali	 keseimbangan	 emosional	 individu	 dan	 keluarga.	 Hal	 ini	 sejalan	 dengan	
pandangan	 Wilson	 (2008)	 bahwa	 pengetahuan	 dan	 pengalaman	 dalam	 masyarakat	 adat	
bersifat	relasional,	di	mana	penyembuhan	tidak	dipisahkan	dari	pemulihan	hubungan	sosial	
dan	spiritual.	

Analisis	antar-generasi	memperlihatkan	bahwa	perbedaan	tafsir	terhadap	uang	japuik	
bukanlah	bentuk	erosi	budaya,	melainkan	indikasi	transformasi	sosial	yang	dinamis.	Generasi	
muda	 cenderung	 mempertanyakan	 besaran	 dan	 relevansi	 praktik	 tersebut	 dalam	 konteks	
ekonomi	 modern,	 sementara	 generasi	 tua	 menekankan	makna	 simbolik	 dan	 keberlanjutan	
adat.	 Dalam	 kerangka	 psycho-indigenous,	 perbedaan	 ini	 dipahami	 sebagai	 proses	 negosiasi	
makna	yang	sehat,	di	mana	tradisi	 tetap	hidup	melalui	reinterpretasi	 tanpa	kehilangan	akar	
nilai	kolektifnya.	

Dari	 perspektif	 dekolonial,	 penelitian	 ini	 menegaskan	 pentingnya	membaca	 tradisi	
uang	 japuik	melalui	 epistemologi	 lokal,	 bukan	dengan	kacamata	 rasionalitas	 ekonomi	Barat	



Samni	Nst,	A.S..	et.al.																																																																																																										Journal	eScience	Humanity	Vol	6	No.	1	2025	
eISSN	2747/1926	-	pISSN	2274-1605		

69	|	P	a	g	e		
		

semata.	 Pendekatan	 psycho-indigenous	 memungkinkan	 peneliti	 memahami	 bahwa	 praktik	
adat	 mengandung	 sistem	 pengetahuan,	 spiritualitas,	 dan	 etika	 relasional	 yang	 sah	 dan	
bermakna	 bagi	 komunitasnya.	Dengan	 demikian,	 uang	 japuik	 tidak	 dapat	 direduksi	 sebagai	
praktik	yang	membebani	atau	 irasional,	melainkan	sebagai	ekspresi	pengetahuan	adat	yang	
meneguhkan	martabat,	harga	diri,	dan	keberlanjutan	identitas	budaya.	

Tradisi	uang	japuik	dalam	pernikahan	budaya	Pariaman	merupakan	praktik	adat	yang	
kompleks,	 multidimensi,	 dan	 sarat	 makna	 psikologis	 serta	 spiritual.	 Melalui	 pendekatan	
psycho-indigenous,	penelitian	ini	menunjukkan	bahwa	uang	japuik	berfungsi	sebagai	simbol	
kehormatan,	ruang	negosiasi	emosi,	serta	mekanisme	pemeliharaan	keseimbangan	relasional	
dalam	 komunitas.	 Temuan	 ini	 menegaskan	 bahwa	 pelestarian	 adat	 tidak	 hanya	 berkaitan	
dengan	 keberlanjutan	 budaya,	 tetapi	 juga	 dengan	 kesehatan	 psikologis	 dan	 spiritual	
masyarakat	adat	di	tengah	arus	modernitas.	
	

	
5. KESIMPULAN		

Tradisi	uang	japuik	dalam	masyarakat	Pariaman	tidak	sekadar	dipahami	sebagai	transaksi	
ekonomi	dalam	prosesi	 pernikahan,	melainkan	 sebagai	 simbol	 kehormatan,	 tanggung	 jawab	
sosial,	 dan	 ekspresi	 identitas	 komunal	 dalam	 sistem	 matrilineal	 Minangkabau.	 Melalui	
pendekatan	 psycho-indigenous,	 penelitian	 ini	 menegaskan	 bahwa	 makna	 dan	 fungsi	 uang	
japuik	 berakar	 pada	 relasi	 spiritual,	 sosial,	 dan	 emosional	 masyarakat	 adat	 yang	 saling	
terhubung.	Tradisi	ini	memelihara	keseimbangan	batin	kolektif	dan	menjadi	sarana	pemulihan	
psikologis	(psychological	healing)	di	tengah	ketegangan	antara	nilai	adat	dan	realitas	modern.	

Hasil	 penelitian	 menunjukkan	 bahwa	 praktik	 uang	 japuik	 memunculkan	 pengalaman	
ambivalen:	 di	 satu	 sisi	 menjadi	 sumber	 kebanggaan	 dan	 penghormatan,	 namun	 di	 sisi	 lain	
menimbulkan	 tekanan	 sosial-ekonomi	 dan	 psikologis.	 Meskipun	 demikian,	 tradisi	 ini	 tetap	
berfungsi	 sebagai	 ruang	 simbolik	yang	mempertemukan	nilai-nilai	 leluhur	dengan	dinamika	
sosial	 masa	 kini.	 Ketegangan	 antar-generasi	 bukanlah	 tanda	 keretakan	 budaya,	 melainkan	
bentuk	negosiasi	dan	adaptasi	terhadap	perubahan	zaman. 	
	
REFERENSI			
Alhadi,	V.,	et	al.	(2024).	Bajapuik	pada	pernikahan	adat	menurut	tinjauan	hukum	Islam.	Journal	

of	Sharia	and	Law,	3(1),	322–340.	
Cajete,	G.	(2000).	Native	science:	Natural	laws	of	interdependence.	Clear	Light	Publishers.	
Fahrudin,	R.	A.,	Firmansyah,	F.	R.,	&	Sinambela,	L.	 (n.d.).	Analisis	peran	media	dalam	proses	

pembentukan	perspektif	masyarakat	dalam	pemilihan	Gubernur	Daerah	Khusus	Jakarta.	
Huriani,	Y.	(2021).	Pengetahuan	fundamental	tentang	perempuan.	
Nuroniyah,	W.	(2022).	Muslim	women	adhering	to	Minangkabau’s	bajapuik	tradition	in	Cirebon,	

West	Java:	Compromizing	a	gendered	culture	in	Islamic	law.	
Rizka,	 M.,	 &	 Ramdan,	 A.	 (2022).	 Analisis	 hukum	 Islam	 terhadap	 tradisi	 pitih	 japuik	 dalam	

perkawinan	adat	Minangkabau	Pariaman.	Jurnal	Riset	Hukum	Keluarga	Islam,	43–48.	



Samni	Nst,	A.S..	et.al.																																																																																																										Journal	eScience	Humanity	Vol	6	No.	1	2025	
eISSN	2747/1926	-	pISSN	2274-1605		

70	|	P	a	g	e		
		

Sari,	 C.	 N.,	 et	 al.	 (2023).	 Keterbatasan	 fasilitas	 tempat	 pembuangan	 sampah	 dan	 tantangan	
kesadaran	masyarakat	dalam	pengelolaan	sampah	(studi	kasus	di	Desa	Jandi	Meriah	Kec.	
Tiganderket	Kab.	Karo).	Journal	of	Human	and	Education	(JAHE),	3(2),	268–276.	

Suherman,	S.,	&	Markhamah,	M.	(2024).	Faktor	strategis	peningkatan	kemandirian	belajar	anak	
Papua	siswa	SD.	Jurnal	Konatif:	Jurnal	Ilmiah	Pendidikan,	2(1),	41–50.	

Sukmawati,	 E.	 (2019).	 FilosoYi	 sistem	 kekerabatan	 matrilineal	 sebagai	 perlindungan	 sosial	
keluarga	 pada	 masyarakat	 Minangkabau.	 EMPATI:	 Jurnal	 Ilmu	 Kesejahteraan	 Sosial,	
8(1),	12–26.	

Sulistiani,	R.	W.,	&	 Idris,	 I.	 (2021).	Pengaruh	 status	 sosial	 ekonomi	 terhadap	uang	 japuik	di	
Kabupaten	Padang	Pariaman.	Jurnal	Kajian	Ekonomi	dan	Pembangunan,	3(1),	87–96.	

Tuhiwai	Smith,	L.	(2012).	Decolonizing	methodologies:	Research	and	indigenous	peoples.	Zed	
Books.	

Wardi,	F.,	et	al.	 (2018).	Pengaruh	sistem	matrilineal	dalam	adat	Negeri	Sembilan:	Perspektif	
syarak.	Malaysian	Journal	of	Syariah	and	Law,	6(2),	83–91.	

Wilson,	S.	(2020).	Research	is	ceremony:	Indigenous	research	methods.	Fernwood	Publishing.	
	


