Samni Nst, A.S.. et.al. Journal eScience Humanity Vol 6 No. 1 2025
eISSN 2747/1926 - pISSN 2274-1605

B

Esclence Humanity Jovrnal g.s
Vol:6 No 1 uovemh’e?-' 2025
¢ISSN 2747-1926/ pISSN 2774:1605 "

hnps:IIldcbuhasa.or.ldlesclenccllq"g:cx.phplhom

PSYCHO-INDIGENOUS TRADISI UANG JAPUIK DALAM
PERNIKAHAN BUDAYA PARIAMAN

Atika Gusrianil, Lisa Yuniarti2, Putria Yanti3
Universitas Adzkia, Padang, Indonesia
atika.g@adzkia.ac.id*

Keywords Abstract
Psycho-Indigenous, Uang The tradition of Uang Japuik (Japuik Money) is a symbol of respect and acceptance in
Japuik, Pariaman culture marriage. However, this practice often sparks debate because it is considered to carry

economic burdens and social tensions. This study aims to describe the tradition of Uang
Japuik in Pariaman cultural weddings from a Psycho-Indigenous approach. This type of
research is qualitative with an interpretative and phenomenological approach, oriented
towards understanding the deep meaning of the inner experiences, culture, and local
spirituality of the Pariaman community related to the Uang Japuik tradition. This research
refers to the Psycho-Indigenous approach. Data collection techniques in this study were in-
depth interviews and participatory observation. Interviews were conducted openly with
traditional leaders, couples, and parents who experienced the Uang Japuik tradition.
Participatory observation involved directly observing wedding ceremonies involving Uang
Japuik and then recording emotional expressions, inter-family relationships, and cultural
symbols that emerged. The results of the study indicate that the Uang Japuik tradition
functions as a symbol of honor, social responsibility, and a means of psychological healing
within the community. This tradition gives rise to ambivalent experiences—between pride
and social pressure—while still maintaining the emotional and spiritual balance of the
community. Differences in interpretation between generations reflect a dynamic process of
cultural negotiation, not a rejection of tradition.

1. PENDAHULUAN

Tradisi adalah bentuk nyata dari prinsip-prinsip yang diwariskan dan dipegang oleh
masyarakat. Uang japuik, atau yang sering disebut sebagai "uang jemput", adalah salah satu
tradisi unik Minangkabau, terutama di daerah Pariaman, Sumatera Barat. Tradisi ini
menunjukkan sistem matrilineal, dimana pihak perempuan memberikan uang kepada pihak
laki-laki sebagai tanda penghormatan dan penerimaan terhadap calon suami yang akan masuk
ke dalam keluarga perempuan Sukmawati, E., (2019); Wardi, F, et al. (2018). Uang japuik
menimbulkan dinamika sosial dan psikologis tertentu. Ini berbeda dengan sistem patriarki
yang ada dalam budaya pernikahan di banyak wilayah lain di Indonesia.

Menurut penelitian Apriwandi Huriani, Y. (2021), nilai-nilai kapitalistik dan kebutuhan
prestise sosial mendorong transformasi budaya dalam masyarakat Minangkabau terkait adat
pernikahan seperti uang japuik. Penelitian lain yang dilakukan Sulistiani Sulistiani, R. W,, &

63|Page



Samni Nst, A.S.. et.al. Journal eScience Humanity Vol 6 No. 1 2025
eISSN 2747/1926 - pISSN 2274-1605

Idris, . (2021), menunjukkan bahwa uang japuik tidak hanya berfungsi sebagai bentuk
penghargaan dari pihak perempuan terhadap pihak laki-laki, tetapi juga menunjukkan status
sosial ekonomi calon mempelai pria: semakin tinggi pekerjaan, pendapatan, dan tingkat
pendidikan laki-laki, semakin banyak uang japuik yang diberikan oleh pihak perempuan.
Pendapat lain oleh Nuroniah [5] menyebutkan bahwa tradisi bajapuik yang dilakukan oleh
perempuan terhadap laki-laki, hal ini menunjukkan menunjukkan posisi strategis dan superior
perempuan dalam sistem sosial Minangkabau. Bajapuik adalah simbol budaya dan perjanjian
antara nilai-nilai Islam dan adat lokal yang meningkatkan peran perempuan dalam masyarakat.

Tradisi uang japuik telah menyebabkan banyak perdebatan di era modern. Di satu sisi,
dapat dilihat sebagai tanda kearifan lokal dan simbol egalitarianisme, tetapi di sisi lain, hal ini
dipandang sebagai beban finansial atau bahkan penyimpangan dari standar pernikahan ideal.
Tradisi ini lebih dari sekadar masalah ekonomi dan sosial, akan tetapi lebih kepada dapak
psikologis, terutama bagi laki-laki yang menerima dan perempuan yang memberikan.

Psiko-Indigenous adalah pendekatan yang mengintegrasikan psikologi dengan
pengetahuan lokal, praktik, dan nilai spiritual masyarakat lokal. Pendekatan ini memahami
gejala psikologis secara individual dan juga dalam kaitannya dengan sistem nilai budaya lokal.
Metode ini dapat membantu memahami bagaimana tradisi membentuk persepsi identitas,
peran gender, harga diri, dan keseimbangan hubungan dalam keluarga dan masyarakat dalam
konteks uang japuik.

Urgensi dari penelitian ini adalah untuk memperluas metode penelitian budaya dan
psikologi yang saat ini didominasi oleh perspektif Barat. Pandangan psiko-indigenous
menawarkan perspektif alternatif yang menempatkan hubungan antar-individu, nilai-nilai
lokal, dan spiritualitas sebagai pusat pemaknaan. Meskipun metode ini belum banyak
digunakan dalam penelitian tentang pernikahan dan budaya Minangkabau, metode ini dapat
mengungkap aspek spiritualitas, trauma simbolik, dan dimensi batin yang terkandung dalam
praktik budaya seperti uang japuik. Selain itu, tradisi uang japuik tidak hanya merupakan
simbol adat, tetapi juga berfungsi sebagai titik temu antara konflik gender, ekonomi, dan
identitas kultural di masyarakat Pariaman. Praktik ini mengalami ambiguitas di tengah
perubahan sosial dan tekanan modernitas. Di satu sisi, itu dianggap sebagai warisan budaya,
tetapi di sisi lain menyebabkan konflik dan beban psikologis.

Penelitian sebelumnya banyak membahas uang japuik dari sudut pandang islam
Nuroniyah, W. (2022); Tuhiwai Smith, L. (2012); Wilson, S. (2020). tetapi sangat sedikit
penelitian yang memperhatikan aspek psikologis dalam konteks nilai budaya lokal. Namun,
menurut Cajete, G. (2000), dimensi psikologi dalam masyarakat adat terkait erat dengan
spiritualitas, hubungan sosial, dan adat istiadat yang diwariskan dari generasi ke generasi. Oleh
karena itu, penelitian ini mencoba memahami tradisi uang japuik dari perspektif psiko-
indigenous. Rumusan masalah dalam penelitian ini adalah “Bagaimana tradisi Uang Japuik
dalam pernikahan budaya pariaman dilihat dari pendekatan Psycho-Indigenous?

2. LANDASAN TEORI

Tradisi uang japuik atau bajapuik merupakan salah satu bentuk kearifan lokal
masyarakat Minangkabau, khususnya di wilayah Pariaman dan sekitarnya, yang mencerminkan
sistem kekerabatan matrilineal. Dalam praktiknya, keluarga perempuan memberikan sejumlah
uang atau barang berharga kepada pihak laki-laki sebagai bagian dari prosesi pernikahan.
Secara adat, tradisi ini merupakan adat nan diadatkan — yaitu adat yang lahir dari kesepakatan
sosial dan kebiasaan masyarakat tertentu, bukan ketentuan agama atau adat mutlak (adat nan
sabana adat) (Nuroniyah, 2022). Tujuan utama dari tradisi ini bukan untuk “membeli” calon

64|Page



Samni Nst, A.S.. et.al. Journal eScience Humanity Vol 6 No. 1 2025
eISSN 2747/1926 - pISSN 2274-1605

suami, melainkan sebagai simbol penghormatan dan bentuk tanggung jawab bersama dalam
memulai kehidupan rumah tangga baru (Siti Morizana, 2021).

Menurut Siti Morizana (2021), tradisi bajapuik di Pariaman memiliki akar sejarah
panjang yang berkaitan dengan sistem sosial dan ekonomi masyarakat Minangkabau. Dalam
adat ini, perempuan “menjemput” laki-laki (manjapuik marapulai) dengan memberikan uang
japuik sesuai kesepakatan kedua belah pihak. Uang tersebut umumnya digunakan untuk
membiayai pesta pernikahan, dan setelahnya akan dikembalikan dalam bentuk hadiah oleh
pihak laki-laki, seperti emas atau pakaian adat. Nilai uang japuik berbeda-beda, tergantung
pada status sosial calon mempelai laki-laki dan kemampuan ekonomi keluarga perempuan.
Tradisi ini berfungsi sebagai bentuk penghargaan terhadap peran laki-laki sebagai urang
sumando (menantu laki-laki) yang datang dan tinggal di lingkungan keluarga pihak perempuan
(Siti Morizana, 2021).

Secara keseluruhan, tradisi uang japuik di Pariaman menggambarkan harmonisasi
antara adat dan agama dalam struktur sosial Minangkabau. Ia bukan sekadar transaksi
ekonomi, melainkan simbol kehormatan, tanggung jawab kolektif, dan ekspresi keseimbangan
masyarakat Minangkabau dalam melakukan negosiasi antara nilai adat lokal dengan prinsip-
prinsip hukum Islam yang adaptif terhadap konteks sosial (Nuroniyah, 2022; Siti Morizana,
2021).

Psycho-Indigenous

[stilah Indigenous secara umum mengacu pada masyarakat yang memiliki keterikatan
historis dan kultural terhadap wilayah leluhur mereka sebelum terjadinya kolonisasi, dengan
sistem nilai, bahasa, pengetahuan, dan praktik sosial yang diwariskan lintas generasi. Menurut
United Nations Declaration on the Rights of Indigenous Peoples (UNDRIP), komunitas adat
memiliki hak untuk menentukan identitas dan sistem sosial-budaya mereka sendiri, serta
mengelola wilayah dan sumber daya yang menjadi bagian dari warisan leluhur mereka (Ford
et al,, 2020). Dalam konteks global, masyarakat adat tidak hanya dipahami sebagai kelompok
yang “rentan” terhadap perubahan lingkungan dan modernisasi, tetapi juga sebagai komunitas
yang memiliki ketahanan (resilience) yang tinggi melalui hubungan mendalam antara manusia,
alam, dan spiritualitas.

Pendekatan Psycho-Indigenous berangkat dari gagasan bahwa setiap masyarakat
memiliki psikologi kultural yang tertanam dalam struktur sosial, simbol, dan spiritualitas lokal.
Dalam paradigma ini, pengalaman batin, relasi sosial, dan perilaku manusia tidak dipahami
melalui teori universal-Barat, melainkan melalui cara mengetahui (ways of knowing) yang
bersumber dari konteks budaya dan kosmologi masyarakat adat (Wilson, 2008; Kovach, 2009).
Konsep psycho-indigenous menekankan bahwa kehidupan psikologis tidak terpisah dari
lingkungan, relasi sosial, dan sistem nilai—seluruhnya saling terkait dalam satu jejaring makna
(relational ontology).

Menurut Wilson (2008), hakikat manusia dalam pandangan Indigenous adalah
makhluk relasional: identitas pribadi terbentuk melalui hubungan dengan orang lain, leluhur,
dan alam semesta. Oleh karena itu, keseimbangan emosional dan spiritual (psychological
harmony) dipertahankan melalui penghormatan terhadap keterhubungan tersebut. Ketika
relasi sosial atau adat terganggu, misalnya karena penetrasi budaya modern atau kolonialisme,
maka gangguan psikologis pun dapat muncul dalam bentuk kehilangan makna (loss of
belonging). Maka, penyembuhan atau pemulihan psikologis dalam konteks adat bukan sekadar
terapi individual, melainkan upaya restorasi hubungan—baik dengan sesama manusia maupun
dengan nilai-nilai leluhur (ceremonial restoration). Pandangan ini menjelaskan bahwa praktik

65|Page



Samni Nst, A.S.. et.al. Journal eScience Humanity Vol 6 No. 1 2025
eISSN 2747/1926 - pISSN 2274-1605

budaya seperti upacara pernikahan, pemberian uang japuik, atau ritual adat memiliki fungsi
psikososial untuk menjaga harmoni dan keseimbangan batin komunitas.

Kovach (2009) menegaskan bahwa pengetahuan Indigenous bersifat integratif,
dimana aspek kognitif, afektif, dan spiritual tidak dipisahkan. Dalam kerangka ini, psiko-
indigenous dapat dipahami sebagai cara masyarakat memaknai emosi, identitas, dan tanggung
jawab sosial berdasarkan “pusat epistemik suku” (tribal epistemic centre). Nilai-nilai seperti
rasa malu (malu), kehormatan keluarga, dan penghargaan terhadap adat bukanlah sekadar
konstruksi sosial, melainkan refleksi psikologis dari sistem makna kolektif yang menopang
keseimbangan emosional komunitas. Melalui tradisi seperti uang japuik, masyarakat
mengekspresikan emosi sosial (cinta, hormat, kebanggaan) dalam bentuk simbolik yang
meneguhkan harga diri (self-worth) dan keharmonisan sosial (collective harmony). Dengan
demikian, psycho-indigenous menafsirkan emosi bukan sebagai kondisi individual, tetapi
sebagai pengalaman intersubjektif yang dilekatkan pada struktur adat.

3. METODE PENELITIAN

Jenis penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan interpretatif dan
fenomenologis, berorientasi pada pemahaman makna yang mendalam atas pengalaman batin,
budaya, dan spiritualitas lokal masyarakat Pariaman terkait tradisi uang japuik. Penelitian ini
mengacu pada pendekatan psycho-indigenous Wilson, S. (2020), yang meliputi; (1)
pengalaman psikis yang terikat erat dengan nilai adat dan spiritualitas komunitas, (2)
relasionalitas antara peneliti, narasumber, dan konteks budaya, dan (3) pengetahuan sebagai
sesuatu yang hidup, kontekstual, dan sakral dalam budaya lokal.

Teknik pengumpulan data pada penelitian ini adalah wawancara mendalam dan
observasi partisipatif Sari, C. N., et al. (2023). Wawancara dilakukan secara terbuka kepada
tokoh adat, pasangan dan orang tua yang mengalami tradisi uang japuik. Observasi partisipatif
adalah mengamati langsung upacara pernikahan yang melibatkan uang japuik, kemudian
mencatat ekspresi emosional, relasi antar keluarga, dan simbol-simbol budaya yang muncul.
Data dianalisis berdasarkan pendekatan psycho-indigenous, dengan menekankan hubungan
antara nilai adat, pengalaman batin, dan simbol budaya, kemudian mempertimbangkan cerita,
ruang, emosi, dan spiritualitas sebagai satu kesatuan makna. Selanjutnya, data diverifikasi
melalui triangulasi sumber dan member checking Fahrudin, R. A. Firmansyah, F R, &
Sinambela, L. (2025); Suherman, S., & Markhamah, M. (2024) [13], melibatkan komunitas dan
tokoh adat untuk menghindari bias interpretatif.

4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil wawancara menunjukkan bahwa uang japuik tidak semata-mata dianggap
sebagai biaya atau "pembayaran” atas mempelai pria, tetapi sebagai simbol kehormatan dan
tanggung jawab sosial. Salah satu informan (orang tua mempelai perempuan) menyatakan:
"Uang japuik itu bukan jual beli, tapi bukti bahwa anak kami punya harga, dan kami
tidak melepaskannya sembarangan.”

Dalam pendekatan psycho-indigenous, makna ini berkaitan dengan identitas

komunal dan relasi spiritual dalam sistem adat Minangkabau. Uang japuik bukan hanya benda,
tetapi bagian dari ritus peralihan yang menyatukan dua keluarga melalui legitimasi adat.

66| Page



Samni Nst, A.S.. et.al. Journal eScience Humanity Vol 6 No. 1 2025
eISSN 2747/1926 - pISSN 2274-1605

Sebagaimana dikemukakan oleh Linda Tuhiwai Smith (1999) dalam Decolonizing
Methodologies, praktik- praktik lokal bukan hanya bentuk kebudayaan, tetapi juga aktualisasi
pengetahuan komunitas (indigenous knowledges) yang merefleksikan sejarah, relasi sosial,
dan nilai spiritual masyarakat adat.

“To decolonize is not simply to reject all Western knowledge, but to re-center indigenous

ways of knowing, being, and relating.” (Smith, 1999:39).

B. Pengalaman Psikologis dan Batiniah: Antara Beban dan Penyembuhan

Sebagian besar pasangan muda yang menjadi informan mengungkapkan pengalaman
emosi campuran, antara kebanggaan, tekanan, hingga kecemasan sosial. Seorang informan
menyebut:

"Waktu dengar jumlah uang japuik yang harus disiapkan, saya sempat stres. Tapi saya

juga merasa itu bagian dari harga diri keluarga kami."

Dalam perspektif psycho-indigenous, hal ini mencerminkan ketegangan batin antara
nilai adat dan realitas sosial-ekonomi. Tradisi menjadi ruang negosiasi antara spirit kolektif
dan beban personal. Beberapa narasumber juga menunjukkan adanya pengalaman spiritual,
seperti mimpi bertemu leluhur atau perasaan damai setelah upacara adat. Ini menunjukkan
bahwa pernikahan adat dipandang bukan hanya sebagai kontrak sosial, tetapi peristiwa
spiritual yang mengaktifkan memori leluhur.

Menggunakan pendekatan Shawn Wilson (2008) dalam Research Is Ceremony ,
pengalaman personal terhadap uang japuik tidak hanya bersifat sosial atau ekonomi,
melainkan relasional dan spiritual:

“Knowledge is relational. It is shared with all of creation and must be grounded in respect,

reciprocity, and responsibility.” (Wilson, 2008:58).

C. Transformasi Sosial dan Ketegangan Antar-Generasi

Ketika generasi muda mempersoalkan relevansi uang japuik, ini tidak serta-merta
berarti penolakan terhadap budaya. Sebagaimana disebut Bagele Chilisa (2012), ini
merupakan bagian dari proses re- interpretasi dan resistensi internal terhadap dominasi nilai
luar:

“Indigenous knowledge systems evolve. They negotiate modernity while remaining

rooted in collective memory and spiritual ecology.” (Chilisa, 2012:115).

Perbedaan tafsir antara generasi tua dan muda menunjukkan dinamika hidup dari
sistem budaya, bukan keretakan.

D. Spiritualitas dan Keterhubungan Relasional

Tradisi uang japuik, meskipun kadang dianggap membebani, tetap memiliki fungsi
spiritual dan terapeutik. Dalam prosesi adat seperti manjapuik marapulai, terdapat ritual dan
restu dari orang tua serta penghulu yang diyakini membawa keselarasan dan perlindungan
spiritual. Shawn Wilson menegaskan bahwa dalam penelitian dan praktik adat, relasi spiritual
bukan sekadar simbolik tetapi konkret dan fungsional:

67| Page



Samni Nst, A.S.. et.al. Journal eScience Humanity Vol 6 No. 1 2025
eISSN 2747/1926 - pISSN 2274-1605

“The researcher is not an outsider looking in, but a part of the system being studied
emotionally, spiritually, and relationally.” (Wilson, 2008).

E. Dekolonisasi Makna Tradisi Lokal

Peneliti yang menggunakan pendekatan psycho-indigenous harus bersikap kritis
terhadap dominasi tafsir kolonial-modern yang mereduksi tradisi lokal sebagai irasional atau
kuno. Sebaliknya, seperti ditegaskan Smith dan Chilisa, dekonstruksi atas nilai dominan harus
diimbangi dengan afirmasi terhadap sistem makna lokal:

“The fight is not only against oppression, but for the survival and renewal of indigenous
ways of life.” (Smith, 1999, him. 89)

Hasil analisis menunjukkan bahwa tradisi uang japuik dalam pernikahan adat
Pariaman memiliki makna psikososial yang jauh melampaui dimensi ekonomi. Uang japuik
dipahami sebagai simbol legitimasi adat yang menegaskan kehormatan keluarga perempuan
serta pengakuan sosial terhadap mempelai laki-laki. Dalam kerangka psycho-indigenous,
makna ini mencerminkan identitas komunal yang berakar pada relasi kekerabatan, nilai
kolektif, dan tanggung jawab antarkeluarga. Dengan demikian, uang japuik berfungsi sebagai
medium simbolik yang menjaga kesinambungan nilai adat dan stabilitas relasi sosial dalam
komunitas Minangkabau.

Dari sisi pengalaman psikologis, temuan penelitian memperlihatkan adanya
ambivalensi emosi yang dialami para pelaku adat, khususnya generasi muda. Perasaan bangga
dan terhormat berjalan beriringan dengan tekanan ekonomi dan kecemasan sosial. Namun,
dalam perspektif psycho-indigenous, ketegangan batin ini tidak selalu dipahami sebagai konflik
patologis, melainkan sebagai bagian dari proses internalisasi nilai adat. Tradisi menjadi ruang
di mana individu menegosiasikan identitas personal dengan ekspektasi kolektif, sehingga
pengalaman psikologis yang muncul bersifat relasional dan kontekstual.

Lebih lanjut, penelitian ini menemukan bahwa praktik uang japuik juga memiliki
fungsi pemulihan psikologis dan spiritual (psychological and spiritual healing). Pengalaman
batiniah seperti rasa damai pasca-upacara, mimpi bertemu leluhur, atau perasaan “lega secara
adat” menunjukkan bahwa prosesi pernikahan adat berperan sebagai ritus peralihan yang
menata kembali keseimbangan emosional individu dan keluarga. Hal ini sejalan dengan
pandangan Wilson (2008) bahwa pengetahuan dan pengalaman dalam masyarakat adat
bersifat relasional, di mana penyembuhan tidak dipisahkan dari pemulihan hubungan sosial
dan spiritual.

Analisis antar-generasi memperlihatkan bahwa perbedaan tafsir terhadap uang japuik
bukanlah bentuk erosi budaya, melainkan indikasi transformasi sosial yang dinamis. Generasi
muda cenderung mempertanyakan besaran dan relevansi praktik tersebut dalam konteks
ekonomi modern, sementara generasi tua menekankan makna simbolik dan keberlanjutan
adat. Dalam kerangka psycho-indigenous, perbedaan ini dipahami sebagai proses negosiasi
makna yang sehat, di mana tradisi tetap hidup melalui reinterpretasi tanpa kehilangan akar
nilai kolektifnya.

Dari perspektif dekolonial, penelitian ini menegaskan pentingnya membaca tradisi
uang japuik melalui epistemologi lokal, bukan dengan kacamata rasionalitas ekonomi Barat

68|Page



Samni Nst, A.S.. et.al. Journal eScience Humanity Vol 6 No. 1 2025
eISSN 2747/1926 - pISSN 2274-1605

semata. Pendekatan psycho-indigenous memungkinkan peneliti memahami bahwa praktik
adat mengandung sistem pengetahuan, spiritualitas, dan etika relasional yang sah dan
bermakna bagi komunitasnya. Dengan demikian, uang japuik tidak dapat direduksi sebagai
praktik yang membebani atau irasional, melainkan sebagai ekspresi pengetahuan adat yang
meneguhkan martabat, harga diri, dan keberlanjutan identitas budaya.

Tradisi uang japuik dalam pernikahan budaya Pariaman merupakan praktik adat yang
kompleks, multidimensi, dan sarat makna psikologis serta spiritual. Melalui pendekatan
psycho-indigenous, penelitian ini menunjukkan bahwa uang japuik berfungsi sebagai simbol
kehormatan, ruang negosiasi emosi, serta mekanisme pemeliharaan keseimbangan relasional
dalam komunitas. Temuan ini menegaskan bahwa pelestarian adat tidak hanya berkaitan
dengan keberlanjutan budaya, tetapi juga dengan kesehatan psikologis dan spiritual
masyarakat adat di tengah arus modernitas.

5. KESIMPULAN

Tradisi uang japuik dalam masyarakat Pariaman tidak sekadar dipahami sebagai transaksi
ekonomi dalam prosesi pernikahan, melainkan sebagai simbol kehormatan, tanggung jawab
sosial, dan ekspresi identitas komunal dalam sistem matrilineal Minangkabau. Melalui
pendekatan psycho-indigenous, penelitian ini menegaskan bahwa makna dan fungsi uang
japuik berakar pada relasi spiritual, sosial, dan emosional masyarakat adat yang saling
terhubung. Tradisi ini memelihara keseimbangan batin kolektif dan menjadi sarana pemulihan
psikologis (psychological healing) di tengah ketegangan antara nilai adat dan realitas modern.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa praktik uang japuik memunculkan pengalaman
ambivalen: di satu sisi menjadi sumber kebanggaan dan penghormatan, namun di sisi lain
menimbulkan tekanan sosial-ekonomi dan psikologis. Meskipun demikian, tradisi ini tetap
berfungsi sebagai ruang simbolik yang mempertemukan nilai-nilai leluhur dengan dinamika
sosial masa kini. Ketegangan antar-generasi bukanlah tanda keretakan budaya, melainkan
bentuk negosiasi dan adaptasi terhadap perubahan zaman.

REFERENSI

Alhadi, V,, et al. (2024). Bajapuik pada pernikahan adat menurut tinjauan hukum Islam. Journal
of Sharia and Law, 3(1), 322-340.

Cajete, G. (2000). Native science: Natural laws of interdependence. Clear Light Publishers.

Fahrudin, R. A, Firmansyah, F. R,, & Sinambela, L. (n.d.). Analisis peran media dalam proses
pembentukan perspektif masyarakat dalam pemilihan Gubernur Daerah Khusus Jakarta.

Huriani, Y. (2021). Pengetahuan fundamental tentang perempuan.

Nuroniyah, W. (2022). Muslim women adhering to Minangkabau'’s bajapuik tradition in Cirebon,
West Java: Compromizing a gendered culture in Islamic law.

Rizka, M., & Ramdan, A. (2022). Analisis hukum Islam terhadap tradisi pitih japuik dalam
perkawinan adat Minangkabau Pariaman. Jurnal Riset Hukum Keluarga Islam, 43-48.

69|Page



Samni Nst, A.S.. et.al. Journal eScience Humanity Vol 6 No. 1 2025
eISSN 2747/1926 - pISSN 2274-1605

Sari, C. N,, et al. (2023). Keterbatasan fasilitas tempat pembuangan sampah dan tantangan
kesadaran masyarakat dalam pengelolaan sampah (studi kasus di Desa Jandi Meriah Kec.
Tiganderket Kab. Karo). Journal of Human and Education (JAHE), 3(2), 268-276.

Suherman, S., & Markhamah, M. (2024). Faktor strategis peningkatan kemandirian belajar anak
Papua siswa SD. Jurnal Konatif: Jurnal [Imiah Pendidikan, 2(1), 41-50.

Sukmawati, E. (2019). Filosofi sistem kekerabatan matrilineal sebagai perlindungan sosial
keluarga pada masyarakat Minangkabau. EMPATI: Jurnal Ilmu Kesejahteraan Sosial,
8(1), 12-26.

Sulistiani, R. W,, & Idris, 1. (2021). Pengaruh status sosial ekonomi terhadap uang japuik di
Kabupaten Padang Pariaman. Jurnal Kajian Ekonomi dan Pembangunan, 3(1), 87-96.

Tuhiwai Smith, L. (2012). Decolonizing methodologies: Research and indigenous peoples. Zed
Books.

Wardj, F, et al. (2018). Pengaruh sistem matrilineal dalam adat Negeri Sembilan: Perspektif
syarak. Malaysian Journal of Syariah and Law, 6(2), 83-91.

Wilson, S. (2020). Research is ceremony: Indigenous research methods. Fernwood Publishing.

70| Page



